Diversité et Unité en Didactologie des Langues-Cultures
Sandrine Lenouvel
Docteur en Didactologie des Langues-Cultures — GERFLINT

L’évolution du concept de culture, telle que nous la connaissons aujourd ’hui, partagée
entre globalisation et balkanisation, incite a replacer la diversitée culturelle dans une
perspective moins défensive que planétaire, propre a l’identité humaine. Ainsi, nous
verrons que la différence, culturelle, qu’elle soit affirmée ou masquée, est constitutive
de la planete entiere et conduit a une diversite infinie qu’il convient cependant de
relativiser, les hommes ayant une identité commune capable de faire émerger, face a la
diversite, un sentiment d 'unité, d appartenance commune. C’est la raison pour laquelle
il est nécessaire, aujourd’hui, d’appréhender ensemble ['unité et la diversité. De fait,
ces deux concepts complémentaires permettent d’évacuer ’'universalisme seul comme
les mythologies nationalistes élaborées autour du sang, de la terre, de la religion et de
considérer les différences avec plus d’objectivité, sans diabolisation ni angélisme.

La différence est universelle

L’idée selon laquelle une culture serait imperméable aux autres et homogéne, reléve,
nous le savons, du mythe. Les peuples, depuis le début de I’humanité, se sont toujours
déplacés, entrant nécessairement en contact avec d’autres cultures, que ce soit par le
commerce ou la guerre.

Quoi qu’il en soit, cette situation se perpétue dans la mondialisation actuelle ou
régnent les produits venus de 1’Occident. Faut-il pour autant parler d’homogénéisation
culturelle ? Assurément non. J. Fleury (2002) donne a cet égard quelques contre-
exemples, dont celui de Papu, agent de change de vingt neuf ans a la bourse de Bombay
en contact non seulement avec le march¢ mondial mais, bien évidemment, également
avec la culture qui berce son quotidien depuis toujours : « Le marché mondial n’efface
pas le panthéon de sa foi jaine ni ne I’empéche d’étre végétarien ou de penser aux enfants
des bidonvilles » (Fleury J., 2002 : 111). En fait, différents univers culturels se mélangent
en chacun de nous, pris « dans un processus d’acculturation qui intégre le changement a
la culture » (Fleury J., 2002 : 112).

Le concept d’acculturation est, a cet égard, trés important. De fait, il permet non
seulement de considérer les phénomenes de contacts entre les cultures mais également
les changements culturels qui en résultent, qui varient avec le degré de contrainte
qui met les cultures en contact. Ainsi, I’acculturation génére de la différence de deux
maniéres différentes. Nous distinguons en effet les processus conjonctifs, a travers la
réinterprétation des traits culturels par celui qui les adopte, la synthése des différences
entre les deux codes culturels en contact, ou encore le syncrétisme, qui donne naissance,
par le contact entre deux cultures, a un nouveau code culturel.

Aux processus conjonctifs s’opposent les processus disjonctifs, a travers notamment

I’assimilation totale, qui peut générer 1’aliénation des individus et la contre-acculturation
qui implique la négation des éléments propres a ’acculturation et, comme le dit J.

-1-



Fleury (2002), le retour aux sources, le messianisme, le culture du Cargo, etc. Nous
le voyons, les modalités qui produisent de la différence dans le cadre du contact entre
deux ou plusieurs cultures sont trés nombreuses, d’autant plus que les individus, selon
leur situation présente ou passée, ont des capacités différentes a intégrer le changement
culturel que les rapports sociaux viennent encore complexifier. En ce sens, nous sommes
tout a fait d’accord avec 1’idée selon laquelle il faut penser les transitions et les échanges
plutot que de mettre au centre de la réflexion la rencontre entre deux cultures. A ce titre,
J. Fleury (2002) réfute méme la notion de métissage car celle-ci implique I’idée qu’il
y aurait des univers culturels « purs » avant la rencontre des cultures. La différence est
donc a tous les niveaux de la rencontre culturelle. Elle est le résultat de 1’évolution. De
fait, la culture est « un univers symbolique travaillé, encadré, structuré par un ensemble
d’institutions plus ou moins formalisées, qui vont de I’interaction quotidienne entre
les individus aux grandes institutions religieuses et/ou nationales. Il est sans cesse en
évolution » (Fleury J., 2002 : 115). Les phénomenes d’acculturation font donc partie
intégrante des relations entre les individus de cultures différentes et produisent, a ce titre,
de la différence.

La mondialisation, percue le plus souvent comme une occidentalisation, génére
un phénomeéne de contre-acculturation en réaction aux menaces de globalisation,
d’homogénéisation. C’est ce qui permet de percevoir une importante diversité derricére
une apparente unicité culturelle véhiculée par les mass-médias. Nous assistons donc,
depuis quelques années, voire quelques décennies, au retour de 1’affirmation des
différences avec notamment, comme le remarque 1’auteur, la naissance de nouveaux
mouvements sociaux ou, comme le dirait E. Morin, des mouvements contre-culturels tels
le féminisme, le régionalisme, le mouvement anti-nucléaire, etc. De méme, les minorités
affirment avec force leur identité culturelle et le « melting pot » se voit rejeté au profit
du « salad bowl », qui reconnait I’existence des différents groupes dans 1’espace public.
Bien entendu, nous percevons les limites de cette logique, poussée a son extréme : « La
différence s’ancre dans une réalité affirmée comme incontournable et impénétrable
d’ordre quasi biologique (la race ou I’ethnie, le genre et le comportement sexuel...) »
(Fleury J., 2002 : 125). Dans ce contexte, la différence devient différenciation et génére
le sentiment d’une unité plus qu’improbable, impossible.

Pourtant, cette diversité est source d’unité et, comme I’affirme E. Morin (2003), les
multiples courants transculturels existants actuellement constituent une quasi culture
planétaire, un « folklore planétaire ». En fait, il convient d’opposer la globalisation, qui
produit de la différenciation par contre-acculturation et la culture planétaire, qui émerge
a partir des différences culturelles.

La différence ne s’arréte cependant pas au contact entre individus de cultures
différentes. Effectivement, I’individu, a son échelle, génére de la différence par sa
complexit¢ méme : « Il porte en lui ses multiplicités intérieures, ses personnalités
virtuelles, une infinité de personnages chimériques, une poly-existence dans le réel et
I’imaginaire, le sommeil et la veille, 1’obéissance et la transgression, 1’ostensible et
le secret, des grouillements larvaires dans ses cavernes et des gouffres insondables.
Chacun contient en lui des galaxies de réves et de fantasmes, des élans inassouvis de
désirs et d’amour, des abimes de malheur, des immensités d’indifférence glacée, des
embrasements d’astre et de feu, des déferlements de haine, des égarements débiles, des
éclairs de lucidité, des orages déments... » (Morin E., 2001 : 18). L’auteur (2001) a
d’ailleurs développé cette idée de la diversité infinie, propre a ’homme et apte a générer
de la différence a toutes les échelles de 1’individu, a commencer par ce qu’il appelle
la diversité humaine, due aux métissages, a 1’augmentation constante du nombre de
nations, d’ethnies, et de langues, sinon de sabirs et de pidgins. Les cultures, bien entendu,
produisent de la différence par les différentes conceptions du monde qu’elles véhiculent.
Il existe également différents types de sociétés qui tentent, tant bien que mal, de cohabiter,
telles les tribus, les sociétés quasi-féodales, les empires, les cités-Etats et, bien sir, les

S0



nations. De méme, les fonctions occupées par les individus au sein d’une société sont
également trés diversifiées : « Riches et pauvres, dominants et dominés, privilégiés et
prolétaires ont des idées, conceptions, comportements qui les rendent étrangers les uns
aux autres, comme s’ils n’appartenaient pas a la méme espece » (Morin E., 2001 : 52).
Comme nous pouvons le remarquer, 1’environnement social génére de la différence au
moins autant que 1’univers culturel d’un individu. La morphologie apparait comme un
trait supplémentaire de distinction entre les individus, renforcé par I’hérédité génétique,
I’héritage ethnique, la nourriture absorbée dans I’enfance ou encore les conditions
climatiques. A cela s’ajoutent les diversités psychologiques, encore plus apparentes et
complexes que les diversités physiologiques. De fait, la diversité est ici présente a tous
les niveaux, culturel et individuel notamment.

Nous le voyons, la différence est universelle en ce que, comme le dit M. Serres
(2001), la pluralité des langues et le multiculturalisme cohabitent avec la diversité du
vivant. En ce sens, la différence est en chacun de nous, dans chaque culture et permet
d’accéder a une unité : finalement, ce qui nous oppose nous rassemble. C’est la raison
pour laquelle nous préférons, en D.L.C., développer le concept de diversité plutdt que
celui d’altérité, qui ne désigne que les différences d’une entité autre sans englober les
différences propres a 1’individu, I’apprenant, la culture d’origine. Avec le concept de
diversité, il ne s’agit plus seulement d’enseigner la langue-culture de I’autre mais de faire
découvrir les chemins d’une vie ensemble, ou diversité et unité ne sont, finalement, que
les deux facettes d’une méme entité, celle de I’humanité.

Le concept de diversité, ou bien de différence universelle, permet, de plus, de ne pas
tomber dans le piege de I’ « humanité vide », comme le craint A. Finkielkraut (1999),
pour qui « ’homme qui n’est rien qu’un homme n’est plus qu’un homme » (Finkielkraut
A., 1999 : 140). De fait, la référence a ’humanité des hommes n’implique pas pour
autant le gommage des appartenances culturelles de chacun : il n’y a pas d’humanité
sans culture. De plus, nous savons que les nationalismes émergent avec le sentiment
de perte d’identité. De méme, la compréhension de la diversité culturelle nous semble
étre beaucoup plus opératoire, en D.L.C., que le désir de vouloir comprendre I’autre,
dans sa différence propre et particuliere. Cette démarche, trop repliée sur elle-méme,
n’incite pas a I’ouverture a proprement parler et peut générer I’affirmation barbare de
soi. A ce titre, nous pensons que 1’étude de la diversité culturelle aboutit a « 1’égalité
avec », qui permet la naissance du sentiment d’appartenance au méme monde, plutot que
« I’égalité comme », engendrée par le concept d’altérité, qui provoque identification ou
rejet et ne fait pas de la différence un outil réellement opératoire. De fait, la différence
est universelle. En ce sens, elle doit servir I'unité humaine.

L’unité humaine

Il existe d’ores et déja des mouvements culturels transversaux a la diversité qui
imprégnent chaque individu. De fait, la culture de masse est pergue, notamment par E.
Morin, comme une premiére forme de culture universelle, ou chacun accéde aux mémes
contenus culturels partout dans le monde et participe a celui-ci de chez lui, surtout grace
au petit écran qui fait office de fenétre ouverte sur le monde.

Nous pourrions citer comme autre exemple celui de la culture jeune qui, si elle
n’échappe pas au phénomene de classes sociales, traverse cependant les frontiéres par
identification massive a des vedettes internationales.

Dans une moindre mesure, nous pouvons également aborder le théme de la culture
d’entreprise qui, si elle ne s’adapte pas de la méme facon aux cultures nationales, a
néanmoins, comme le montre J. Fleury (2002), pour finalité de réduire I’influence des autres
milieux sur les individus, surtout les appartenances de classe ou encore les affiliations
syndicales ou politiques. Cette stratégie vise en fait a provoquer I’adhésion volontaire
aux objectifs de ’entreprise et peut s’apparenter a un « patriotisme d’entreprise » qui

_3-



entend bien se substituer aux anciennes appartenances.

Si ces différents types de cultures participent bel et bien d’une dynamique
d’acculturation, il n’en reste pas moins que I’individu ne se résume pas a son identité
au travail ou encore a son identité en tant que jeune. Aussi, nous pouvons constater que
ces quelques facteurs d’unification culturelle n’altérent en rien les lieux de I’identite,
multiples.

Pourtant la plupart des sociétés modernes confrontées a la diversité culturelle
tentent d’éliminer cette derniére au profit de 1’unité : elles se sont construites contre les
particularismes, notamment grace au commerce et a I’industrie. C’est ainsi, par exemple,
que « comme l’avait affirmé Karl Marx, la puissance de la marchandise a permis
d’abattre toutes les murailles de Chine qui enfermaient les cultures locales » (Fleury
J., 2002 : 121). L’économie n’est d’ailleurs pas seule responsable de cette unification
culturelle. Effectivement, comme le dit I’auteur, les religions ont également participé a
ce phénomene. C’est le cas du christianisme qui a unifié le monde social en proclamant
I’unité du genre humain. Le catholicisme a, de cette maniére, soigneusement éradiqué les
pratiques qui ne se réclamaient pas de ses croyances. Au si¢cle des Lumicéres, la science
est percue comme un outil de raison permettant de maitriser le destin de I’humanité :
« Le monde s’est unifi¢ dans la conception que s’en firent les humains éclairés » (Fleury
J., 2002 : 121). En fait, I'unité tend, depuis toujours, a se substituer a la diversité. Cette
volont¢é atteint d’ailleurs son paroxysme dans I’1dée de nation qui transcende les identités
et les appartenances individuelles et vise plutot a assimiler les étrangers.

Aussi, nous pouvons dire que ces tentatives d’évincement de la diversité s’avérent
efficaces quant a I’individu, puisque celui-ci est avant tout per¢u comme le membre
d’un groupe, d’une communauté. La diversité tend donc a étre atténuée a I’échelle d’une
société. Il n’en reste pas moins qu’il semble difficile d’aller au dela de cette dimension.
Néanmoins, la diversité culturelle est un concept qui ne peut se concevoir qu’a partir de
’unité du genre humain.

Cette unité n’est donc peut-étre pas a chercher dans les concepts de nation, de
religion, etc., mais dans ’acteur, le sujet lui-méme. En effet, « La prise en considération
de cette diversité n’exclut pas forcément 1’existence d’une unité du moi » (Martucelli
D., 2002 : 366). Ainsi, I’individu, confronté a la pluralité, cherche en lui les principes
d’ordre propres a rétablir son unité perdue.

Force est de constater que le principe d’unité humaine est extrémement difficile a
faire émerger, pris entre le morcellement, comme nous 1’avons vu avec la nation, par
exemple, ou la plus grande abstraction, qui vise a atténuer la désagrégation de 1’individu.
C’est d’ailleurs ce qu’affirme E. Morin (2001) : « Autant la diversité humaine est
visible, autant 1’unité humaine est devenue aujourd’hui invisible pour les esprits qui ne
connaissent qu’en morcelant, séparant, cataloguant, compartimentant. Ou alors ce qui
apparait aux esprits abstraits est une unité abstraite, qui occulte les différences » (Morin
E., 2001 : 53). Analysons donc avec E. Morin ce qui fait I’unité du genre humain.

Pour E. Morin, il existe bien une unité générique propre a I’humain. Celle-ci apparait
a travers les trois principes suivants : I’identité humaine commune, 1’'unité humaine
devant la mort et I’unité culturelle et sociologique.

L’identité humaine commune émerge grace a I’existence d’une unité¢ humaine premiére
qui transcende méme les différences génétiques : « Le méme patrimoine héréditaire
d’espéce est commun a tous les humains » (Morin E., 2001 : 54). De fait, il existe bien
des unités propres a I’humain qui s’ajoutent a sa dualité propre, source de sa complexité.
La premiére est ’unité cérébrale, qui confére a tous les humains les mémes compétences
fondamentales. Laseconde, conséquence directe de la premicre, concerne le langage. Ainsi,
tous les étres humains ontla capacité de parler le langage a double, voire a triple articulation.

4.



A ce titre, le role de 1a D.L.C. prend tout son sens quant a la nécessité de faire émerger le
sentiment d’une unité humaine. De cette facon, elle permet de relier les individus dans la
diversité des langues-cultures. Il existe également un autre point commun a I’ensemble
des hommes. C’est ’affectivité. En dépit des différences générées par la diversité des
cultures, les grands sentiments comme I’amour, I’amitié, la haine, etc., sont, comme le dit
E. Morin, universels. Il existerait aussi certains universaux psycho-affectifs, déterminés
notamment par les principes d’échange et de réciprocité, a I’origine de 1’économie, de la
politesse, de la communication, de la punition et du pardon. Enfin, E. Morin remarque
une propension universelle a croire aux fantdmes et aux esprits.

La seconde caractéristique déterminée par I’auteur et qui participe de la constitution
d’une unité générique est I'unité humaine devant la mort. En effet, malgré la diversité
des cultures qui permettent plus ou moins bien de 1’accepter, nous vivons la méme
expérience de la mort, que ce soit par le déni ou encore le chagrin.

La culture est également un élément important constitutif de 1’unité humaine.
Effectivement, au dela de la diversité des cultures, il existe un substrat commun a
toutes les cultures que nous pouvons percevoir a travers la définition générale de la
culture : « Ensemble des habitudes, coutumes, pratiques, savoir-faire, savoirs, régles,
normes, interdits, stratégies, croyances, idées, valeurs, mythes, rites, qui se perpétue
de génération en génération, se reproduit en chaque individu, génére et régénere la
complexité sociale » (Morin E., 2001 : 56). Par dela les époques et la diversité culturelle,
il existe donc un modéele culturel universel, qu’E. Morin appelle 1’arkhé-société.

Ce patrimoine commun, qui apparait dans la musique, la poésie, la rationalité, la
religion, I’organisation des rapports sociaux, se perpétue également a 1’échelle de
I’individu, complexe, dont 1’identité vogue entre masculin et féminin, jeunesse et
vieillesse, sapiens et demens, passé, présent et futur, corps et esprit, aux personnalités et
aux roles sociaux multiples. L’unité humaine est donc également constituée de ce que
« tout individu est un, singulier, irréductible. Et pourtant, il est en méme temps double,
pluriel, innombrable et divers » (Morin E., 2001 : 73). C’est la raison pour laquelle I’unité
humaine ne peut se concevoir qu’a travers la multiplicité, la diversité.

L’unité dans la diversité

« Ceux qui voient la diversité des cultures tendent & minimiser ou occulter I’unité
humaine, ceux qui voient ’unit¢é humaine tendent & considérer comme secondaire la
diversité des cultures. Il est au contraire approprié¢ de concevoir une unité qui assure et
favorise la diversité, une diversité qui s’inscrit dans une unité » (Morin E., 2001 : 18).

C’est exactement, a notre sens, I’enjeu que la D.L.C. est en mesure de s’approprier
en donnant a I’apprenant les moyens d’accéder a cette «. planete@cultures.com », pour
reprendre la formule de J. Cl. Runano-Borbalan (dans Journet N. (Dir.), 2002 : 321), a
ceci prés que nous mettons le mot « culture » au pluriel... En effet, ’enseignement des
langues-cultures émerge a partir de la diversité. Sans cette condition, elle n’aurait pas de
raison d’exister.

Parallelement, elle doit mener un projet éducatif qui va dans le sens d’une éthique
visant la communication entre des individus qui parlent des langues différentes et, par
conséquent, dont « I’imprinting » culturel est différent. De plus, cet apprentissage passe
nécessairement par 1’individu, complexe, ambivalent, qui porte en lui la dualit¢ mais
qui, cependant, est porté par une identité commune a tous les autres individus. Nous
pourrions dire, également, que la D.L.C. s’adresse a un sujet universel qui accede a
la diversité par son apprentissage. En ce sens, la D.L.C. apparait comme le centre de
gravité, dans I’institution éducative, de I’unité et de la diversité.

11 s’agit donc de permettre a I’apprenant de percevoir son identité dans un mouvement

-5-



double, a la fois centre du monde en tant qu’individu et satellite de la planéte sur laquelle
il réside. Cette finalité nous semble opératoire dans le sens ou elle vient se calquer sur la
complexité humaine. A cet égard, elle nous parait plus efficace que le simple objectif de
décentration dont nous avons beaucoup parlé en D.L.C. La décentration seule n’est pas,
a notre avis, une finalité réalisable, opératoire. De fait, elle ignore le concept d’identité
humaine, beaucoup plus fédérateur, ainsi que 1’aspect conflictuel de la rencontre. De
plus, elle aboutit a une culpabilisation de I’individu et a la négation de son identité,
immédiatement associées a I’ethnocentrisme, voire 1’égocentrisme.

L’articulation des concepts de diversité et d’unité est déja en chacun de nous. Le
projet éducatif de la D.L.C. pourrait étre celui de les faire parvenir jusqu’a la conscience
de tout un chacun. Nous sortirions alors du paradigme rejet/identification dans lequel se
trouve la notion d’altérité pour entrer dans un nouveau paradigme, d’ores et déja présent,
mais encore invisible, celui de 'unité/diversité. La reconnaissance de la diversité des
cultures ne doit donc pas étre une fin en soi mais un moyen de faire prendre conscience
a Papprenant de son appartenance, dans ses différences culturelles et ses similitudes
identitaires, a une unité plus globale, une terre-patrie. Le respect des diversités n’implique,
de cette fagon, ni I’identification, ni le rejet aveugle, mais un sentiment de participation a
un monde commun. L’articulation entre diversité et unité rend donc obsoléte 1’opposition
entre le « moi » et les « autres » pour aboutir a I’emboitement du « moi » et du « nous ».
Finalement, la négation de I’autre revient a nier une partie de son identité, et non des
moindres, puisque c’est la part d’humanité qui est en chacun de nous. « Il faut éviter
que I’unité disparaisse quand les diversités apparaissent, que les diversités disparaissent
quant I’unité apparait » (Morin E., 2001 : 59).

Cette idée s’avere donc opératoire en D.L.C., contrairement a celle qui exige des
apprenants qu’ils relativisent leur propre culture en allant tout naturellement vers
I’Autre, avec un « A » majuscule. De fait, I’apprenant fait partie de I’humanité en ce
qu’il est un humain. E. Morin (2001) a largement développé cette idée dans un chapitre
intitulé : « 'un multiple ». Ainsi, on parle «d’homme » parce que les humains existent
dans leur diversité. On parle de « I’esprit humain » alors que celui-ci apparait dans des
esprits différents. On parle « d’intelligence humaine » malgré I’hétérogénéité de celle-ci,
due a ’environnement familial, culturel, historique et personnel de chacun. On dit « la
culture » alors que celle-ci n’existe qu’avec « les cultures ». De méme, le langage ne se
réalise que dans la multiplicité des langues, etc.

A ce titre, les méthodologies d’enseignement des langues-cultures présupposent
d’ores et déja I’humain a travers les apprenants. De fait, les méthodes, qu’elles aient une
vocation internationale ou qu’elles soient congues pour une culture particuliére, partent
toutes d une unité premiére en ce qu’elles admettent, dans leur totalité, le concept d’erreur,
I’idée de progression, de programme, d’évaluation, etc. Les connaissances linguistiques
et culturelles donnent, de plus, lieu a 1’élaboration de compétences universelles telles
I’expression et la compréhension écrites et orales, la capacité de bien prononcer les
phonémes dans la langue étrangére, etc. Il en va de méme pour I’enseignement de la
culture, méme lorsqu’il est compris de la maniére la plus traditionnelle qui soit. Ainsi, il
est possible d’enseigner 1’art de bien lire les textes des grands auteurs ou encore le savoir-
vivre dans telle ou telle société... Par conséquent, la D.L.C. articule déja 1’unité et la
diversité en ce qu’elle vise a enseigner les langues, les cultures, les poésies, les musiques,
les savoir-faire dans une société. Elle fait de cette fagon émerger, par la diversité, des
universaux et suppose ainsi le fait qu’au dela de la multiplicité existe 'unité, c’est-a-dire
la musique, la poésie, la littérature, la culture, la société, la politesse, le langage, etc.

En conséquence, pour éviter le paradoxe de ’unité multiple, comme [’appelle E.
Morin, qui fait que ce qui nous unit en tant qu”humains nous sépare en tant qu’individus,
comme la langue, la culture, etc., il convient que la D.L.C. élabore une réflexion
épistémologique apte a faire entrevoir, avant la différence, le fond anthropologique
commun qui rassemble les individus.

-6-



Bibliographie

Cortés J., « Mondialisation, religions... et Didactologie des Langues-Cultures »
dans Freland M., Riba P. (Coords), Synergies Pérou n° I, Gerflint, Groupe d’Etudes
et de Recherches pour le Frangais Langue Internationale, Ed. de la Pontificia
Universidad Catolica del Peru, Lima, 2003, p.p. 22-30.

Finkielkraut A., L ingratitude. Conversation sur notre temps, Ed. Gallimard, Paris,
1999, 220 p.

Fleury J., La culture, Ed. Bréal, Coll. Thémes et débats, Rosny, 2002, 128 p.

Journet N. (Coord.), La culture. De ['universel au particulier, Ed. Sciences
humaines, Auxerre, 2002, 370 p.

Martucelli D., Grammaires de [’individu, Ed. Folio, Coll. Essai inédit, Paris, 2002,
712 p.

Morin E., La Méthode, 5. L humanité de [ 'humanité, L’identité humaine, Ed. Seuil,
Paris, 2001, 287 p.

Morin E., « Diversité culturelle et pluralité d’individus» dans Roumegas JP.,
Pagel D., Borg S. (Coords), Mondialisation et humanisme. Les enjeux du francais,
Syner ies Brésil n° spécial Sedifrales XII, Publication Didier/Gerflint, Groupe
d’Etudes et de Recherche pour le Frangais Langue Internationale, Rio de Janeiro,
2001, p.p. 17-21.

Morin E., Ciurana E.R., Domingo-Motta R, Eduquer pour l’ére planétaire. La

pensée complexe comme méthode d’apprentissage dans [’erreur et l'incertitude
humaines, Ed. Balland, Paris, 2003, 157 p.

Serres M., Hominescence, Ed. Le pommier, France, 2001, 291 p.



